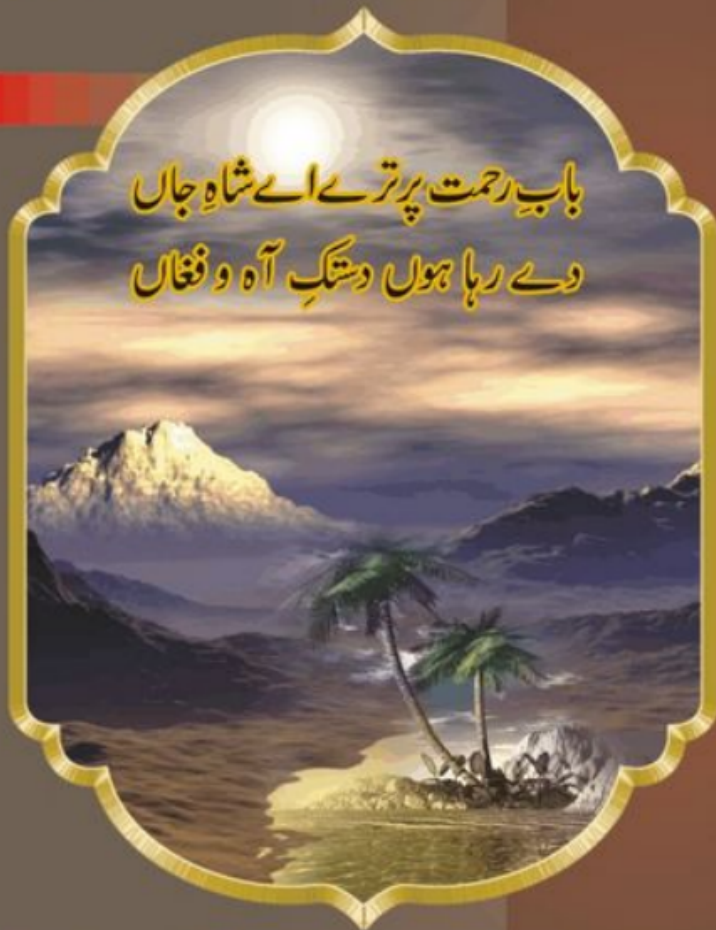


# دستک آہ و فخار

باب رحمت پر ترے اے شاہ جاں  
دے رہا ہوں دستک آہ و فخار



کتب خانہ مظہری  
گلشن اقبال اے کراپٹ پاکستان

عارف باللہ حضرت اقدس  
مولانا شاہ حکیم محمد اخستکر صاحب رامکش کاظم

# ضروری تفصیل

دستک آه و فغال

نام و عنط:

عارف باللہ حضرت اقدس مولانا شاہ حکیم محمد اختر صاحب

نام واعظ:

دام ظلالہم علینا الی مأة و عشرين سنة

۲۳ ربیعہ ۱۴۰۸ھ مطابق ۸ جولائی ۱۹۸۸ء بروز جمعہ

تاریخ و عنط:

دو پھر بارہ بجے

وقت:

مسجد اشرف واقع خانقاہ امدادیہ اشرفیہ گلشن اقبال - ۲ کراچی

مقام:

قبولیت دعا کی صورتیں

موضوع:

یکی از خدام حضرت والامم ظالمہم العالی (سید عشرت جبیل میر صاحب)

مرتب:

سید عظیم الحق اے جے ۶۷۳، مسلم لیگ ہاؤس، ناظم آباد نمبر ۱ ۲۲۸۹۳۰۰

کمپوزنگ:

رجب ۱۴۲۹ھ

اشاعت اول:

۲۲۰۰

تعداد:

گتب خانہ مظہری

ناشر:

گلشن اقبال - ۲ کراچی، پوسٹ آفس بکس نمبر ۱۱۱۸۲

## فہرست

| صفحہ | عنوان                           |
|------|---------------------------------|
| ۵    | قبولیتِ دعا کی صورتیں           |
| ۸    | طلبِ خدا میں نامرادی نہیں       |
| ۹    | دعا کسی صورت میں رہنیں ہوتی     |
| ۱۱   | روحانی ناسور کا علاج            |
| ۱۲   | خدا سے بڑھ کر کوئی باوفا نہیں   |
| ۱۳   | دعا کی کرامت                    |
| ۱۶   | اللہ والے کون لوگ ہیں؟          |
| ۱۸   | کافروں کی ایک علامت             |
| ۱۹   | زندگی والے سانس کون سے ہیں؟     |
| ۲۱   | گناہوں سے دوری ذریعہ حضوری ہے   |
| ۲۲   | پانچ قسم کی دعا کیں رہنیں ہوتیں |
| ۲۳   | ظلم کرنے سے بچنا فرض ہے         |
| ۲۴   | عورتوں کا جہاد کیا ہے؟          |
| ۲۶   | فرض حج نہ کرنے پر وعید          |
| ۲۷   | کون سی دعا جلد قبول ہوتی ہے؟    |
| ۲۸   | جمعہ کی سات سنتیں               |

## دستک آہ و فعال

وَقَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ تَعَالٰى عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ مَا مِنْ مُسْلِمٍ يَدْعُوْا  
بِدَعْوٰةٍ لَّيْسَ فِيهَا اِثْمٌ وَّلَا قَطِيْعَةٌ رَّحْمٌ اَلٰا اَعْطَاهُ اللّٰهُ بِهَا اِحْدٰى ثَلَثٍ اِمَّا  
اَنْ يُعَجِّلَ لَهُ دَعْوَتَهُ وَ اِمَّا اَنْ يَدَخِّرَهَا لَهُ فِي الْاٰخِرَةِ وَ اِمَّا اَنْ يَصْرُفَ عَنْهُ  
مِنَ السُّوءِ مِثْلَهَا قَالُوا اذَا نُكْثِرُ قَالَ اللّٰهُ اَكْثُرُ (مشکوہ، کتاب الدعوات، ص: ۱۹۶)

## قبولیت دعا کی صورتیں

بعض لوگ شروع میں تو خوب خشوع و خضوع سے دعا کرتے ہیں لیکن کچھ دن کے بعد ان کے دل میں دعا کی قبولیت کے سلسلہ میں وسو سے آنے لگتے ہیں کہ معلوم نہیں ہماری دعا قبول ہوئی یا نہیں، اس لیے یہ بات سمجھ لینی چاہیے کہ دعا کی قبولیت کی بہت سی صورتیں ہیں، اگر ان کا علم نہیں ہوگا تو شیطان کے داؤ پچ تم پر کارگر ہو جائیں گے اور شیطان تمہیں مایوس کر دے گا، پہلی صورت تو یہ ہے کہ بندہ جو دعا مانگے اللہ تعالیٰ اس کو وہی دے دیں یعنی جو چیز اس نے مانگی وہی چیز اللہ تعالیٰ نے اس کو دے دی، ایک صورت تو یہ ہے لیکن کبھی ایسا ہوتا ہے کہ جو چیز ہم مانگتے ہیں وہ ہمارے لیے مفید نہیں ہوتی تو اللہ تعالیٰ اس کو ہمارے لیے آخرت میں ذخیرہ بنادیتے ہیں۔ حدیث میں آتا ہے کہ ہماری جو دعا میں دنیا میں قبول نہیں ہوئیں قیامت کے دن اللہ تعالیٰ ان پر اتنا زیادہ اجر عطا کریں گے، ان کا اتنا زیادہ بدلہ دیں گے کہ مومن یہ کہے گا کہ کاش دنیا میں

میری کوئی دعا قبول ہی نہ ہوتی، لہذا دوسری صورت دعا کی قبولیت کی یہ ہے کہ اس کا اجر آخرت میں ملے گا۔

تیسرا صورت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے بدلہ میں کوئی بلا طال دیتے ہیں، اس کے علاوہ دوسری روایات میں اور بھی صورتیں ہیں مثلاً بعض بندوں کے لیے اللہ تعالیٰ نے بہت اونچا درجہ لکھا ہوا ہے لیکن وہ اپنے عمل میں کمی کی وجہ سے اس درجہ کو حاصل نہیں کر سکتے تو اللہ تعالیٰ ان کی جان میں، مال میں یا اولاد میں کوئی آزمائش دیتے ہیں اور پھر اس پر صبر کی طاقت بھی دے دیتے ہیں یہاں تک کہ اس بلا اور مصیبت کی وجہ سے وہ بندہ اس بڑے درجہ کو پا لیتا ہے، لہذا مومن کو چاہیے کہ کسی صورت میں مصیبت سے نہ گھبرائے، اللہ تعالیٰ سے عافیت مانگے، مصیبت سے نجات تو مانگے لیکن اس کو اپنے لیے مفید سمجھے، اگر دعا بظاہر قبول نہ ہو تو بھی اللہ سے مانگتا رہے، دعا مانگنا خود بہت بڑا نعم ہے، اگر کسی کو مصیبت میں خدا سے تعلق زیادہ بڑھ جائے اور اللہ والوں کے پاس جانے کی توفیق ہو جائے، ان سے دعا کر رہا ہو، اللہ سے دور کعات صلوٰۃ الحاجت پڑھ کر مانگ رہا ہو اور اُس مصیبت کی وجہ سے بہت سے گناہ چھوٹ گئے ہوں تو جو مصیبت اللہ تعالیٰ سے رشتہ جوڑ دے، جو مصیبت غفلت کے پر دوں کو چاک کر دے وہ مصیبت نہیں نعمت ہے۔

مولانا رومی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ایک شخص کو کسی سے محبت تھی، وہ اس کی یاد میں دن رات رویا کرتا تھا، ایک دفعہ آدھی رات کو رورہا تھا، علاقہ کا تھانیدار گھوڑے پر گشٹ کرنے نکلا کہ شہر میں چوری ڈاکے زیادہ ہو رہے ہیں ذرا گشٹ کر لوں تو اس نے دیکھا کہ ایک پاگل بال بکھرائے ہوئے رورہا ہے، وہ سمجھا کہ شاید یہی چور ہے، جو آدھی رات کو یقیناً کہیں ڈاکہ مارنے کا پروگرام بنا رہا ہے لہذا اس نے بید سے اسے مارنا شروع کر دیا، اب عاشق صاحب نے شور

مچایا کہ تھانیدار صاحب مجھے بتاؤ تو کہ میرا قصور کیا ہے؟ تھانیدار نے کہا کہ کوئی قصور ہو یا نہ ہو، یہ آدھی رات کو ٹہلنا ہی قصور ہے، یہ وقت انسان کے آرام کا ہے نہ کہ سڑکوں پر ٹہلنا کا۔ یہ کہہ کر تھانیدار نے پھر پٹائی شروع کر دی تو وہ پٹائی کے ڈر سے بھاگتے بھاگتے شہر کے باہر ایک باغ کی چار دیواری میں کوڈ پڑا، جب وہ باغ میں کوڈا تو اس کو اپنا محبوب مل گیا جس کے لیے وہ روتا پھر رہا تھا۔ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ وہ تھانیدار اور اس کے ڈنڈوں کو بار بار دعا نہیں دے رہا تھا کہ اگر تھانیدار کا ہاتھ مل جائے تو میں اس کے ہاتھ کو بوسہ دوں کہ تیرا ہاتھ اور تیرا ڈنڈا مبارک ہے جس نے مجھے میرے محبوب سے ملا دیا۔ مولانا کے قصہ بڑے لذیذ ہوتے ہیں مگر وہ سبق بھی زبردست دیتے ہیں، قصہ کچھ ہوتا ہے اور سبق کچھ۔

اس قصہ سے مولانا یہ سبق دیتے ہیں کہ اگر کوئی مصیبت ہمیں اللہ تعالیٰ سے جوڑ دے اور اس کی وجہ سے ہم گناہ چھوڑ دیں تو وہ مصیبت نعمت ہے۔ مصیبت میں کسی کا گناہ کرنے کو دل نہیں چاہتا، ایک ہاسپٹل میں نظر بازی کے مریض کا آپریشن تجویز ہوا تھا، آپریشن روم میں سب ڈاکٹرنیشنری کے کھڑے تھے، بے ہوش کرنے سے پہلے کسی نے کہا کہ آپ کو تو حسینوں کو دیکھنے کا بہت شوق ہے، یہ نر جو کھڑی ہے جاتے جاتے ایک نظر اس کو دیکھ لو، پھر پتہ نہیں کیا ہوگا، مروگے یا جیوگے، اس پر اس نے اتنی زور سے ڈانٹا کہ لعنت ہو تجھ پر، تو اس وقت مجھے گناہ کی طرف متوجہ کر رہا ہے جبکہ میں ایک مصیبت میں بیٹلا ہوں، ارے دعا کرو کہ اللہ تعالیٰ مجھے اس بلا سے نجات دے، میرا پیٹ پھاڑا جا رہا ہے، معلوم نہیں کہ اس کے بعد کیا ہوگا۔ تو بلا اور مصیبت میں بڑے بڑے گنہگاروں کا گناہ کا خناس ناک کے راستے نکل جاتا ہے، یہ گناہ کی مستیاں آرام اور سکھ کی ہیں، خدا جو ہمیں آرام سے رکھے ہوئے ہے تو کیا اس آرام کا شکر یہ ہے کہ ہم گناہ کی طرف جائیں؟ جب بلاوں اور مصیبتوں میں گھرتے ہیں تب رونا آتا

ہے پھر بزرگوں کے پاس جاتے ہیں، ان سے دعائیں کرتے ہیں اور خود بھی دو دور کعیتیں پڑھ کر سجدے میں روتے ہیں اور جب چین، سکھ اور آرام مل جاتا ہے تو نفس پھر اپنی شرارتیں شروع کر دیتا ہے۔

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ اگر کوئی مصیبت ہمیں خدا سے قریب کر دے تو وہ مصیبت نہیں، بہت بڑی نعمت ہے اور جو نعمت ہمیں خدا سے دور کر دے وہ نعمت نہیں مصیبت ہے مثلاً ایک غریب آدمی جو ہر وقت صلوٰۃ الحاجت پڑھ کر روتا تھا، اچانک اسے کہیں سے ایک کروڑ روپیہ مل گیا، اب اس نے بنگلہ بنایا اور ویسی آر، ٹیلی ویژن، ننگی فلموں اور بدمعاشیوں میں مست ہو گیا، تو اس دولت نے اس کو دولات مار دی اور یہ عاشق لات و منات ہو گیا، غیر اللہ میں پھنس گیا۔ تو یہ دولت اس کے لیے نعمت نہیں مصیبت ہے۔ اور جس مصیبت میں اللہ یاد آ جائے اور اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کی توفیق ہو جائے تو وہ مصیبت نعمت ہے۔ اس لیے دوستو! مصیبت میں گھبرا نہیں چاہیے، دعا مانگ کر قبولیت کی امید رکھنی چاہیے، خود دعا کو مقصد عبادت اور مغز عبادت فرمایا گیا ہے، سرور عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ دعا مغز عبادت ہے الہذا دعا مانگ جائے اور قبولیت کی امید رکھے۔ ان شاء اللہ مصیبت مل جائے گی۔

## طلب خدا میں نامرادی نہیں

لیکن اگر کسی کو ایسا ناسور لگ گیا جو اچھا نہیں ہوتا تو کوئی خود کشی نہیں کر لیتا، اسی طرح روحانی یہماریوں میں بعض کو ایسا مرض لگ جاتا ہے کہ گناہ نہیں چھوٹتے، کوشش کرتا ہے، توبہ کرتا ہے، روتا ہے، بزرگوں سے دعا بھی کرتا ہے، جتنے نسخے ہیں سب استعمال کرتا ہے، پھر بھی اس کو کسی گناہ کی ایسی عادت پڑھنی کہ اس سے وہ گناہ ہو جاتا ہے، تو وہ کیا کرے؟ خود کشی کر لے؟ نہیں، وہ اللہ تعالیٰ کے راستے میں پڑا رہے، دعا مانگتا رہے، اپنی اصلاح کی فکر کرتا رہے، بزرگوں

کے پاس اپنی اصلاح کے لیے آتا جاتا رہے، ان شاء اللہ مرنے سے پہلے پہلے اللہ تعالیٰ اس کو پاک فرمادیں گے اور غیر اللہ کے تمام تعلقات پر اللہ تعالیٰ اپنی محبت کو غالب کر دیں گے کیونکہ اللہ تعالیٰ کسی کے آہ و نالوں کو، کسی کی مختنوں کو رائیگاں نہیں فرماتے، دنیا میں نامرادیاں ہو سکتی ہیں، لیکن اللہ تعالیٰ کی طلب میں نامرادی نہیں ہے، اللہ تعالیٰ کسی کی دعا کو رد نہیں فرماتے۔

## دعا کسی صورت میں رد نہیں ہوتی

لیکن قبولیت دعا کی صورتیں نہ جانے سے بعض اوقات بڑا دھوکا ہو جاتا ہے، آدمی کو شکایت ہو جاتی ہے کہ ہماری دعا اتنے دن سے قبول نہیں ہوئی، حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ بھی تو وہی چیز مل جاتی ہے جو تم مانگتے ہو اور بھی وہ تو نہیں ملتی لیکن آخرت میں تمہیں اس کا بدلہ دیا جائے گا کیونکہ ہو سکتا ہے کہ دنیا میں اس چیز کا ملنا اللہ کے نزدیک تمہارے لیے نقصان دہ ہو اور بھی ایسا ہوتا ہے کہ دعا کی برکت سے کوئی بڑی مصیبت یا بلا ٹال دی جاتی ہے۔ جب صحابہ نے یہ بات سنی کہ دعاؤں کے قبول ہونے کی اتنی فسمیں ہیں اور کسی صورت میں دعا رد نہیں ہوتی، یا تو دنیا میں مل جائے گی یا آخرت میں اس کا بدلہ مل جائے گا یا کوئی بلا دور ہو جائے گی یعنی دعا ہر صورت میں قبول ہو گی تو صحابہ نے کہا:

﴿إِذَا نُكْشُرُ﴾

اَكْشَرُ يُكْشِرُ کا جمع متكلّم نُكْشُرُ ہے یعنی یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اب تو ہم خوب دعا مانگیں گے، دعا میں خوب کثرت کریں گے، آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:

﴿اللَّهُ أَكْشَرُ﴾

اللہ سے تم جتنا زیادہ مانگو گے اللہ تعالیٰ اس سے بھی زیادہ دینے والا ہے، تمہارے مانگنے کی تعداد سے خدا کے دینے کی تعداد زیادہ ہے، جیسے کوئی دنیا کے

کریم شخص سے ایک بتوں شہد مانگنے گیا اس نے دو من کی مشک دے دی، اس شخص نے کہا کہ حضور میں نے تو ایک ہی ایک بتوں مانگی تھی، آپ نے مشک بھر کر دے دی، اس کریم نے کہا کہ تم نے اپنے ظرف کے مطابق مانگا تھا، میں نے اپنے ظرف کے مطابق دیا، میری سخاوت کا تقاضہ یہ تھا کہ میں پوری مشک دے دوں۔ معلوم ہوا کہ بندے اپنی حیثیت کے مطابق مانگتے ہیں اور اللہ تعالیٰ اپنی شانِ کرم کے مطابق دیتے ہیں۔

میرے کریم سے گر قطرہ کسی نے مانگا  
دریا بہا دیے ہیں دُر بے بہا دیے ہیں  
دوستو! زمین و آسمان کے خزانے سب ہمارے لیے ہیں:  
﴿وَاللَّهُ خَزَانُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾

تمام خزانوں کا مالک اللہ ہے مگر اپنے خزانوں سے بے نیاز ہے، وہ خزانے اپنے بندوں کے لیے بنائے ہیں۔ اس کے عکس دنیا کے بادشاہ اپنے خزانوں کے محتاج ہیں، اس لیے وہ پوری سخاوت نہیں کر سکتے کہ اگر سارا مال لوگوں پر خرچ کر دیا تو ہمارا خاندان کہاں جائے گا اور ہمارے عیش کا کیا بنے گا، لیکن اللہ تعالیٰ اپنے تمام خزانوں سے بے نیاز ہیں، لہذا سارے خزانے ہمارے لیے ہیں، مانگنے کی ہمارے اندر کوتا ہی ہے۔

حکیم الامت فرماتے ہیں کہ مجھے یاد نہیں آتا کہ میں نے کوئی دعا دل سے مانگی ہو اور اللہ نے اسے قبول نہ کیا ہو اور جو قبول نہیں ہوئی تو اس میں ہماری طرف سے مانگنے میں کوتا ہی ہوئی، مانگنے کا بھی تو ڈھنگ ہوتا ہے، درد بھرے دل اور اشک بار آنکھوں سے مانگنے سے کام بنتا ہے لہذا ہر چیز اللہ تعالیٰ ہی سے مانگے، اگر کسی کو کوئی جسمانی بیماری ہے، ڈاکٹر مایوس ہو گئے کہ ہمارے پاس علاج نہیں ہے تو اللہ تعالیٰ سے مانگو۔ آج سے پچھیس تیس سال پہلے ایک مریض

نے مجھ سے کہا کہ میرا ایک مرض ناسور کی شکل اختیار کر گیا ہے، ڈاکٹر کہتے ہیں کہ یہ اچھا نہیں ہو گا، آپ پیش ہوا تو دوبارہ ناسور ہو جائے گا، میں نے کہا کہ مخلوق نے تو مایوس کر دیا مگر خالق نے تو مایوس نہیں کیا، زمین والوں نے تم کو مایوس کیا ہے، آسمان والے نے تو نا امید نہیں کیا، روزانہ تین دفعہ دور کعات صلوٰۃ الحاجت پڑھوا اور اللہ سے گڑگڑا کر مانگو، اُس نے خوب مانگا، سجدہ گاہ کو آنسوؤں سے تر کر دیا، دو تین مہینے کے بعد ہنستا ہوا آیا کہ بیماری بلا کسی دوائے کے دور ہو گئی، دوا کرنا فرض نہیں ہے لہذا اگر ڈاکٹر مایوس کر دیں کہ ہمارے پاس اس بیماری کا علاج نہیں ہے تو اللہ سے روؤے

مرض لا دوا کا وہی ہے حکیم

## روحانی ناسور کا علاج

اسی طرح روحانی بیماری ہے، دس بیس سال سے بزرگوں کے پاس آنا جانا ہے، مگر پھر بھی بعضوں کو گناہ کی ایسی عادت ہے کہ بار بار ان کی توبہ ٹوٹ جاتی ہے، شیطان کہتا ہے کہ میاں بیس سال ہو گئے خانقاہوں میں آتے جاتے، اللہ والوں سے ملتے جلتے، توبہ کرتے ہوئے لیکن پھر بھی تمہارا حال خراب ہے تو ایسے روحانی ناسور کا علاج بھی وہی ہے کہ اللہ تعالیٰ سے روؤے، بزرگوں کے مشورے پر عمل کرتے رہو، دور کعات صلوٰۃ الحاجت پڑھ کر اللہ تعالیٰ سے مانگتے رہو، ان شاء اللہ تعالیٰ ایک دن ان کا کرم آئے گا اور جب ان کا کرم آئے گا تو پھر آپ کا حال کیا ہو گا، اس کو میں نے ایک شعر میں بیان کیا ہے، یہ اس ہفتہ کا تازہ شعر ہے، جیسے گرما گرم تازہ جلیبی مزیدار ہوتی ہے ایسے ہی تازہ شعر بھی گرم جلیبی کی طرح لذیذ ہوتا ہے، اس شعر میں اللہ تعالیٰ سے دل کے اندر ہیروں کے دور ہونے کی درخواست کی گئی ہے۔

ظلمتِ قلب میں وہ نور فروزاں کر دے  
میرے افکارِ بیاباں کو گلستان کر دے

یعنی یا اللہ! دل کے اندھیروں میں اپنی محبت، اپنے یقین اور خوف کا کوئی چراغ  
جلادے، گناہوں کے افکار، گناہوں کے تخیلات، اللہ کے غضب اور نافرمانی  
کے ارادے یہ سب بیاباں ہیں، جنگل ہیں، کانٹے ہیں، یہ پیشاب پا خانے سے  
بدتر ہیں، ہمارے چین اور سکون کو چھیننے والے ہیں اور اللہ کی محبت کے  
کارنا موں کا کیا کہنا۔

گلستان است گلستان است گلستان  
اللہ کے راستہ میں توہر طرف باغ ہی باغ ہیں، خواجہ صاحب نے جب چند دن  
تھانہ بھون میں حضرت تھانوی کی صحبتیں اٹھائیں تو فرمایا۔  
میں دن رات رہتا ہوں جنت میں گویا  
میرے باغِ دل میں وہ گل کاریاں ہیں  
یعنی اللہ کا نام لینے سے وہ انعام ملا گویا میں دن رات جنت میں رہتا ہوں، اللہ  
کی محبت اور اللہ کے تعلق سے قلب کو چین، سکون اور اطمینان ملتا ہے۔

### خدا سے بڑھ کر کوئی باوفا نہیں

دیکھو ماں کی گود میں بچے کتنے چین سے رہتا ہے، ماں کی گود سے اگر  
بچے کو کوئی چھین کر لے جائے تو اس بچہ کا کیا حال ہوتا ہے، ماں باپ کی یاد اسے  
کس طرح پریشان کرتی ہے، لیکن ماں کی محبت بھی مخلوق ہے، سوائے اللہ کے  
ہمارے حال پر دائمی رحم کرنے والا کوئی نہیں ہے، ماں باپ کا حرم بھی ان کی ذاتی  
صفت نہیں اللہ تعالیٰ کی عطا ہے، اگر اللہ ان سے وہ صفت چھین لے تو ماں باپ  
بھی رحم کرنے والے نہیں ہیں، جب کلکتہ میں قحط سالی ہوئی اور لوگ بھوک سے

مرنے لگے تو ماں باپ نے بچوں کو کاٹ کر کھالیا تھا، ہاؤڑا میں جب ریل گذرتی تھی تو بچوں کے ڈھانچے راستے میں پڑے نظر آتے تھے لہذا دنیا میں کسی کی محبت کا کوئی بھروسہ نہیں، ایسی اولاد بھی ہم نے دیکھی ہے جو ماں باپ کی موت کی تمنا کرتی ہے، ماں باپ کے قتل کی سازشیں کرتی ہے، ایسی بیویوں کی بھی باتیں سنی ہیں جنہوں نے شوہروں کو زہر دے کر دوسرے آدمی سے شادی کر لی۔ دنیا میں کسی کی محبت کا بھروسہ نہیں ہے مگر ایک اللہ ہے جو میں کے اوپر بھی ہمارا ساتھ دیتا ہے اور زمین کے نیچے بھی ساتھ دیتا ہے، ایسا باوفا، ایسا پیارا، ایسا محبوب، ہماری جان اور دل کو ایسا آرام سے رکھنے والا کائنات میں کوئی نہیں ہے، ذرا رومانٹک طبقہ کے لوگوں سے پوچھ لو جو یہ سمجھتے ہیں کہ عورتوں کو دیکھنے میں اور عورتوں کے ناج گانے میں بہت مزہ آتا ہے، ان کی کھوپڑیوں پر قرآن شریف رکھ کر پوچھو کہ تمہاری زندگی کیسی ہے؟ وہ قسم کھا کر کہیں گے کہ جب سے ہم نے روزہ نماز چھوڑا ہے، اللہ سے دور ہوئے ہیں، جہنم میں جل رہے ہیں۔

اُف! کتنا ہے تاریک گنہگار کا عالم

انوار سے معمور ہے ابرار کا عالم

اللہ والوں کے دل میں جو چین و سکون ہے وہ بادشاہوں کو کہاں نصیب ہے۔  
شاہوں کے سروں میں تاج گرائے سے درد سا اکثر رہتا ہے  
اور اہل وفا کے سینوں میں اک نور کا دریا بہتا ہے  
اللہ والوں کے سینوں میں نور کا، سکون کا دریا بہتا ہے۔

## دعا کی کرامت

تو میں عرض کر رہا تھا کہ جسمانی بیماری کے لیے صرف ڈاکٹروں پر اور پسیوں پر بھروسہ مت کرو پہلے اللہ تعالیٰ سے رجوع کرو پھر ڈاکٹر کے پاس جاؤ

اور ڈاکٹر بھی اپنے فن پر ناز نہ کرے، وہ بھی دور کعت صلوٰۃ الحاجت پڑھ کر روئے کہ میں نے جتنے مریضوں کو انجکشن لگائے ہیں اور جتنے مریضوں کو کپسول اور ٹیبلیٹس دی ہیں تو اے اللہ! تو ان کو اپنی رحمت سے شفادے دے، شفاقتیرے ہی قبضہ میں ہے، مریض بھی یہی دعا کر کے ڈاکٹر کے پاس جائیں اور دو اپنیتے وقت یہ کہیں کہ اے اللہ اس دو اکوشنا کا حکم دے دے۔

ایک مرتبہ میری شوگر ڈھائی سو کے قریب ہو گئی تھی، میں نے کچھ دوائیں استعمال کیں لیکن دعا بھی مانگی، وہ دعا کیا تھی؟ یا اللہ! اختر آپ کا بندہ اور غلام ہے، اس کا ہر جزا آپ کا بندہ اور غلام ہے، لبلبہ بھی آپ کا غلام اور ماتحت اور آپ کی قدرت میں ہے لہذا اپنی قدرت سے ہمارے لبلبہ کو حکم دیجیے کہ شکر معتدل پیدا کرے تاکہ ہم آپ کی نعمتیں کھا سکیں، یا اللہ! آپ نے ہم کو حرام چھوڑنے کا حکم دیا لیکن ہم سے حلال نہ چھڑوا یئے، اپنی رحمت سے حلال نعمتیں جاری فرمادیجیے اور ہمیں ان نعمتوں کو استعمال کرنے کے قابل بنادیجیے، گوہمار اعمل اس قابل نہیں لیکن آپ اپنے کرم کے صدقہ میں ہم نالائقوں پر، نااہلوں پر فضل فرمادیں، میرے لبلبہ کو صحیح کام کرنے کا حکم کر دیجیے اور سارے اعضاء کو بھی سلامت رکھیے اور ایمان کو بھی سلامت رکھیے، بس کیا عرض کروں، الحمد للہ! آج کل خوب آم کھار ہا ہوں اور شکر معتدل ہے۔ میں نے آموں کے لیے اللہ سے خاص طور پر دعا مانگی تھی کیونکہ ہم ہر سال آم کھاتے تھے، اب ڈاکٹر آم چھڑوار ہے ہیں، میں حلال نعمت کے لیے اللہ سے رویا، بعض لوگ کہیں گے کہ یہ آم کے لیے اللہ سے کیوں روئے؟ کیوں صاحب جب حاجی کعبہ شریف آتا ہے تو جنت کے لیے دعا کرتا ہے اور دوزخ سے پناہ مانگتا ہے لیکن جب واپسی پر گھر کے لیے سامان خرید کر لاتا ہے تو کہتا ہے کہ اللہ میاں کشم سے میرا مال بچا دینا۔ تو چھوٹی چیز ہو یا بڑی چیز بندہ اللہ ہی سے مانگتا ہے۔

ایک بزرگ جنگل میں بیٹھے رور ہے تھے، کسی نے کہا حضرت کیوں رو رہے ہیں، فرمایا کہ بھائی! بھوک لگی ہوئی ہے، اس نے کہا کہ آپ بڈھے ہو کر روتے ہو؟ بھوک سے تو چھوٹے بچے روتے ہیں۔ انہوں نے فرمایا کہ بھائی! بچے تو اب اماں سے روتے ہیں اور بڈھے اپنے ربا سے روتے ہیں، میں اپنے اللہ کو اپنارونا دھکار ہا ہوں کہ اللہ میاں بھوک لگی ہے، کہیں سے روئی دے دیں۔ تو میں نے بھی بندوں سے نہیں کہا، میں بھی اپنے اللہ سے رویا کہ یا اللہ بلبہ کو حکم دے دیجیے کہ معتدل شکر بنائے حالانکہ اسپشنلست ڈاکٹرنے مجھ سے کہا تھا کہ ایک آم سے زیادہ نہ کھانا اور میں نے پیٹ بھر کر آم کھایا اور میری شکر بالکل معتدل ہے۔ اس میں میری بزرگی کا داخل نہیں، بزرگی کا تصور کرنے کو میں حرام سمجھتا ہوں، خدا بچائے کہ کوئی انسان اپنے کو بڑا سمجھے، لیکن اگر اللہ تعالیٰ ہمارے ناز نہیں اٹھائیں گے تو اور کون سنے گا، ان کے سوا کون ہے جو ہماری آہ و فریاد کو سُنے۔

میں نے یہ قصہ اس لیے سنایا کہ کوئی بھی یماری لگ جائے، جسمانی ہو یا روحانی، اللہ سے رونا نہ چھوڑیں، چاہے رونے والوں کی نقل ہو، اگر دل میں حقیقت نہ ہو تب بھی رونا نہ چھوڑیں، رونے والوں کی شکل بنانا نہ چھوڑیں، دو رکعت صلوٰۃ الحاجت پڑھ کر روئیں، بزرگوں کا دامن پکڑے رہیں، جیسے ریل گاڑی کا تیسرا درجہ کا ڈبہ جس کے اسکر و ڈھیلے ہوتے ہیں، چوں چاں کرتا رہتا ہے، سیٹیں پھٹی ہوئی ہوتی ہے لیکن فرست کلاس ڈبہ سے جڑا ہوتا ہے جو انہن سے جڑا ہوتا ہے تو جب ریل گاڑی منزل پر پہنچے گی تو تیسرا درجہ کا چوں چاں کرتا ہوا وہ ڈبہ بھی وہیں پہنچے گا جہاں فرست کلاس کا ڈبہ پہنچے گا، اسی لیے اللہ والوں کے دامن سے جڑے رہو بشرطیکہ وہ صحیح معنوں میں اللہ والا ہو، متبع سنت و شریعت ہو اور بزرگانِ دین سے تعلق رکھتا ہو، ان سے مشورہ بھی کیجیے اور دعائیں بھی کرائیے مگر اللہ تعالیٰ سے اپنارونا نہ چھوڑیے، یہ آپ کو بہت تجربہ کی بات بتارہا

ہوں کہ بزرگوں سے بھی دعا کرائیے کہ آپ اللہ تعالیٰ سے میری اصلاح اور گناہ چھوڑنے کی ہمت اور توفیق کے لیے دعا کر دیجیے، جن کی ڈاڑھی نہ ہو وہ ڈاڑھی رکھنے کی دعا کرالیں، لیکن کیا بتاؤں بعضوں کو تو اپنے مرض ہی سے عشق ہوتا ہے، خدا نہ کرے کوئی بیمار اپنی بیماری پر ہی عاشق ہو جائے اور کپسول اور دوا پھینک دے، تو اپنی حاجت کے لیے بزرگوں سے دعا کرائیں، دور کعات صلوٰۃ الحاجت پڑھ کر روئیں، اپنی ہر حاجت کے لیے اللہ تعالیٰ سے دعا مانگیں، اپنی اصلاح کے لیے بھی دل لگا کر روئیں، اگر رونا نہ آئے تو رونے والوں کی شکل ہی بنالیں۔

بنا کر فقیروں کا ہم بھیس غالب  
تماشائے اہلِ کرم دیکھتے ہیں

رو نے والوں کا بھیس یعنی شکل بنا کر پھر اللہ تعالیٰ کے کرم کا تماشہ دیکھو اور اللہ والوں سے، صالحین سے دعا بھی کراؤ۔

## اللہ والے کون لوگ ہیں؟

اللہ والے اور صالحین کون ہیں؟ کیا علامت ہے کہ وہ اللہ والے ہیں؟ اللہ والے خود سے نہیں کہیں گے کہ ہم اللہ والے ہیں، جو خود دعویٰ کرتا ہے کہ میں اللہ والا ہوں وہ ہرگز اللہ والا نہیں اور اللہ والا ہوں سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔ اللہ والا وہ ہے جو کسی اللہ والے کا صحبت یافتہ ہو، اس کے پاس بیٹھنے والوں کے دینی حالات اچھے ہو رہے ہوں، ان کے دلوں میں اللہ کی محبت بڑھ رہی ہو، لوگ گنہگار زندگی سے صالحین کی زندگی اختیار کر رہے ہوں، اگر اس کی صحبت میں رہنے والوں کی اکثریت وہاں سے روحانی شفایا پار رہی ہے تو سمجھ لو کہ وہ اللہ والا ہے لیکن اس سے اپنا روحانی بلڈگروپ بھی ملا لو، جیسے کسی مریض کو خون چڑھانے سے پہلے اس کا بلڈگروپ ملایا جاتا کیونکہ بغیر گروپ ملائے ڈاکٹر محمد علی کلے

باکسر کا خون بھی نہیں چڑھائے گا، اسی طرح اپنے دل کی مناسبت بھی دیکھ لو کہ  
اس اللہ والے سے دل ملتا ہے یا نہیں، پھر جس اللہ والے سے مناسبت ہو جائے  
اس کے پاس آنا جانا رکھو، دور کعات صلوٰۃ الحاجت پڑھ کر اللہ تعالیٰ سے روؤ اور  
اپنے بزرگوں سے اپنی اصلاح کی دعا میں کراو، ان شاء اللہ تعالیٰ محرومی نہیں  
رہے گی، غیب سے انتظام ہو گا، جب اللہ تعالیٰ دنیاوی حلال نعمتوں کی دعا میں  
رہنہیں فرماتے تو جو خدا سے خدا کو مانگتا ہے اسے اللہ تعالیٰ کیسے محروم رکھیں گے۔  
حکیم الامت مجدد الملت مولانا اشرف علی تھانوی نور اللہ مرقدہ  
فرماتے ہیں کہ خدا کی قسم! روئے زمین پر اللہ کا کوئی عاشق ایسا نہیں ہوا کہ جس کو  
خدانہ ملا ہو، اس کے بعد یہ شعر پڑھا۔

عاشق کہ شد کہ یار بحالش نظر نہ کرد  
اے خواجہ درد نیست و گرنہ طبیب ہست  
دنیا میں اللہ کا ایسا کوئی عاشق نہیں گذر اجس پر اللہ نے نظر رحمت نہ فرمائی ہو،  
اے خواجہ! تمہیں خدا کی محبت کا درد نہیں ہے، تمہیں بیوی کا درد ہے، اولاد کا درد  
ہے، فیکٹری کا درد ہے، کارخانہ کا درد ہے، مالدار بننے کا درد ہے، ساری دنیا کی  
نعمتوں کا درد ہے، اگر نہیں ہے تو نعمتیں دینے والے اللہ کی محبت کا درد نہیں ہے،  
نعمت دینے والے کی محبت کا خیال اور فکر جیسی ہونی چاہیے ویسی نہیں ہے۔ مولانا  
رومی رحمۃ اللہ علیہ نے بڑے درد سے فرمایا۔

اے کہ صبرت نیست از فرزند وزن  
صبر چوں داری ز رب ذو المن

اے دنیا والو! تمہاری بیوی اگر کہیں چلی جاتی ہے، بچے کہیں چلے جاتے ہیں تو تم  
روتے ہو، تارے گنتے ہو، لوگوں سے دعا میں کراتے ہو کہ دعا کرو کہ ہماری بیوی جلد  
آجائے، ہمارے بچے جلد آ جائیں تو تمہیں اولاد اور بیوی پر صبر نہیں ہے لیکن اللہ تعالیٰ

کی جدائی پر تمہیں کیسے صبر آ جاتا ہے؟ شاندار چائے نہیں ملتی تو بے چین ہو جاتے ہو، کہتے ہو کہ چائے بڑھیا نہیں تھی، آج مزہ نہیں آیا، دنیا کی تو تمام نعمتیں اچھی ہوں، چائے بھی بڑھیا ہو، شکر بھی مناسب ہو، رنگ بھی شاندار ہو لیکن اللہ تعالیٰ کی عبادت کرنے اور ان کا نام لینے کے لیے منہ سوکھ جاتا ہے کہ صاحب وقت نہیں ملتا۔

## کافروں کی ایک علامت

جو شخص اللہ کے نام کے بغیر زندہ رہتا ہے میں اس کے لیے اتنا ہی کہتا ہوں کہ خدا ہمارے اور اس کے حال پر رحمت نازل فرمائے، یہ بڑی خطرناک چیز ہے اور کافروں کی علامت ہے۔ کافروں کی شان میں یہ آیت نازل ہوئی:

﴿وَرَضُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ اطْمَئِنُوا بِهَا﴾

(یونس: ۷)

یہ کافر دنیا کی نعمتوں سے مطمئن ہو جاتے ہیں، لیکن مومن کی شان کیا ہونی چاہیے؟ اسے دنیا کی نعمتوں سے مطمئن نہیں ہونا چاہیے، مومن کو اطمینان کس چیز سے ملتا ہے؟

﴿الَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ﴾

(رعد: ۲۸)

ان کو اللہ کی یاد سے چین ملتا ہے اور جب کبھی ذکر کی توفیق کم ہو جائے، اللہ کی یاد کی توفیق نہ ہو تو دل بے چین ہو جاتا ہے۔

جیسے اگر کوئی پہلی مرتبہ تمبا کو کھاتا ہے تو اسے قے آ جاتی ہے، چکر آ جاتے ہیں لیکن جب وہ تمبا کو تھوڑا تھوڑا بڑھاتا جاتا ہے تو ایک زمانہ ایسا آتا ہے کہ وہ پان تمبا کو کا اتنا عادی ہو جاتا ہے کہ اگر ریل کے ڈبے میں اس کا پان اور تمبا کو ختم ہو جائے تو وہ سید صاحب یا زمیندار صاحب ڈبے میں جھاڑو لگانے والے جمداد اور بھنگی سے کہتے ہیں کہ معاف کیجیے گا میرا تمبا کو ختم ہو گیا

ہے، مجھے تھوڑا سا تمبا کو اور پان دے دینا، اگلے اسٹیشن پر تم کو خرید کر دے دوں گا بلکہ لو چندر و پے بھی لے لو مجھ سے۔ تو کیا وجہ ہے کہ پان تمبا کو کی تو عادت پڑ جائے لیکن اللہ کے ذکر کی عادت نہیں پڑے گی؟ جب بڑی چیز کی عادت پڑ سکتی ہے تو کیا اچھی چیز کی عادت نہیں پڑ سکتی؟

ایک صاحب حیدر آباد سندھ کے بڑے رئیس تھے لیکن ان کو اللہ کی یاد سے کوئی تعلق نہ تھا، میرے شیخ حضرت شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ سے بیعت ہو گئے، حضرت نے ایک ہزار دفعہ اللہ اللہ کا ذکر بتایا، چھ مہینے انہوں نے اللہ اللہ کیا، کہتے تھے کہ شروع شروع میں جی بہت گھبرا تا تھا، مگر مجھے رہے، چھ مہینے کے بعد مجھ سے کہا کہ اب ذکر میں ایسا جی لگ گیا ہے کہ اب اگر میں ایک ہزار مرتبہ اللہ کا نام نہیں لیتا اور وظیفہ نہیں پورا کرتا تو نیند نہیں آتی۔

دلِ مضطرب کا یہ پیغام ہے  
ترے بن سکوں ہے نہ آرام ہے  
ترپنے سے مجھ کو فقط کام ہے  
یہی بس محبت کا انعام ہے

## زندگی والے سانس کون سے ہیں؟

ذرا روح کو صحیح غذاء دے کر تو دیکھو پھر اللہ کے ذکر کے بغیر چین نہیں ملے گا، اس لیے میں عرض کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ سے جو بھی مانگتا ہے اُس کی دعا قبول ہوتی ہے یہاں تک کہ شیطان اللہ تعالیٰ سے حالتِ غضب میں مانگ رہا ہے، اسے معلوم بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ نارا ض ہیں مگر پھر بھی مانگ رہا ہے کیونکہ اس کو پتہ تھا کہ اللہ تعالیٰ مغلوب الغضب نہیں ہوتے، وہ تاثر سے پاک ہیں لہذا اس نے اللہ تعالیٰ سے کہا اُنْظِرْنِی مجھے قیامت تک مہلت دے دیجیے تاکہ میں

آپ کے بندوں کو بہکاؤں۔ ملا علی قاری محدث عظیم مرقاۃ شرح مشکوۃ کی جلد نمبر ۸ میں لکھتے ہیں کہ ایک صاحب حال نے کہا کہ اگر ابلیس کی قسمت میں شقاوتِ ازلیہ لکھی ہوئی نہ ہوتی تو یہ ظالم اُنْظُرُنُی نہ کہتا کہ مجھے اپنے بندوں کو بہکانے کی مہلت دیجیے بلکہ اُنْظُرُ إلَّی کہتا کہ اے خدا! میرے اوپر نظر رحمت کر دیجیے، مجھ کو معاف کر دیجیے۔ اس لیے دوستو! اللہ تعالیٰ سے اللہ کو مانگنا، اللہ سے تعلق جوڑنا، یہ زندگی کی حیات ہے، زندگی کی جو سانس اللہ کی یاد میں گذر جائے بس وہی ہماری آپ کی زندگی ہے۔

وہ میرے لمحات جو گزرے خدا کی یاد میں  
بس وہی لمحات میری زیست کا حاصل رہے

جو سانس اللہ کے ذکر میں گذر جائے، تلاوت میں گذر جائے، سمجھ لو کہ بس ہماری زندگی کے یہی سانس زندگی والے ہیں، باقی چائے وغیرہ اللہ کی نعمت ضرور ہے مگر افسوس یہی ہے کہ ہم نعمتوں میں زیادہ مشغول ہیں، نعمت دینے والے کی یاد کا تناسب بہت کم ہے، اگر آدھا گھنٹہ، چالیس منٹ بھی انسان مسجد میں بیٹھ جائے اور مسجد اس لیے کہتا ہوں کہ مسجد سے باہر نکل کر لوگ ذکر بھلا دیتے ہیں، کبھی بیوی بھلا دیتی ہے، کبھی بچے بھلا دیتے ہیں، کبھی دوست بھلا دیتے ہیں، اس لیے کہتا ہوں کہ مسجد میں چالیس منٹ بیٹھ جائے، ۵۰۰ مرتبہ لا الہ الا اللہ، ۵۰۰ دفعہ اللہ اللہ پڑھ لیجیے، یا جس کو جس کے شیخ نے جو بتایا ہواں کی عادت ڈالیے پھر اس کی برکت سے چائے زیادہ لذیذ ہو جائے گی کیونکہ جب نعمت دینے والے سے تعلق قوی ہوتا ہے تو نعمتوں کے مزے بڑھ جاتے ہیں، جو اللہ تعالیٰ سے زیادہ وابستہ ہوتا چلا جاتا ہے اس کی دنیا بھی لذیذ ہو جاتی ہے، اللہ تعالیٰ سے جس کا دل چپکتا چلا جاتا ہے، اس کے دل میں اللہ کی نعمتوں کی لذت کے ذوق کا احساس بھی بڑھتا چلا جاتا ہے، اس حیثیت سے کہ میرے اللہ نے مجھے یہ چائے پلائی ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ غالب

ہو گئے، چھا گئے اس لیے اس کو ہر چیز میں اللہ ہی نظر آتا ہے۔  
 میرا کمالِ عشق بس اتنا ہے اے جگر  
 وہ مجھ پر چھا گئے میں زمانے پر چھا گیا

جب اللہ کی محبت چھا جائے گی تو چائے کے ہر گھونٹ میں مزہ آئے گا، چائے کی  
 پیالی میں اللہ تعالیٰ کی تجلیات نظر آئیں گی، آنکھوں اور دل میں جب اللہ تعالیٰ  
 ہوتا ہے تو اسے ہر جگہ اللہ نظر آتا ہے کہ یہ چائے میرے اللہ نے پلائی، یہ دودھ  
 میرے اللہ نے پلایا، گئے میں رس اللہ نے ڈالا غرضیکہ ہر نعمت پر وہ اللہ کے گیت گا  
 رہا ہے، اللہ سے اس کا قرب بڑھ رہا ہے، دنیا کی یہ نعمتیں سب آخرت بن جاتی  
 ہیں بشرطیکہ دل پر اللہ کی محبت غالب ہو لیکن اللہ کی محبت غالب کب ہو گی؟ باتیں  
 بنانے سے غالب نہیں ہو گی، آج کل لوگ شیخ کی باتیں اور ملغوٹات نقل کر کے  
 سمجھتے ہیں کہ میں بہت بڑا سالک ہو گیا لیکن باتیں بنانے سے اللہ نہیں ملتا۔

کامیابی تو کام سے ہو گی  
 نہ کہ حسن کلام سے ہو گی  
 ذکر کے اتزام سے ہو گی  
 فکر کے اہتمام سے ہو گی

گناہوں سے دوری ذریعہ حضوری ہے

یہاں ایک شعر اور سنادوں جس میں نفس کو قابو کرنے کا طریقہ ہے۔  
 بعض وقت طبیعت میں گناہ کا شدید تقاضا ہوتا ہے، معلوم ہوتا ہے کہ گناہوں کا  
 سیلا بچلا آرہا ہے، ایسے وقت میں خواجہ صاحب کے یہ اشعار بڑا کام دیتے ہیں۔

طبیعت کی روزو زور پر ہے تو رُک  
 نہیں تو یہ سر سے گذر جائے گی  
 ذرا دیر کو تو ہٹا لے خیال  
 چڑھی ہے یہ ندی اُتر جائے گی

رو کے معنی سیلا ب کے ہیں، اگر گناہوں کے خیالات ستار ہے ہیں تو جلدی سے ماں باپ کی خدمت میں لگ جاؤ، ان کے سر میں تیل کی ماش کرو، ان کے پیر دباو یا کسی اور کام میں لگ جاؤ، دوستوں میں جا کر بیٹھ جاؤ، بعضوں کے لیے تہائی مفید نہیں ہے، تہائی تو اللہ والوں کے لیے مفید ہے جو خدا کی یاد میں مست رہتے ہیں اور جو تہائی میں اپنی اسکیم نمبر ۲۲۰ بناتے ہوں یعنی گناہوں کے خیالات پکاتے ہوں تو ایسے لوگوں کی تہائی سے بہتر ہے کہ وہ نیک دوستوں میں جا کے گپ شپ لڑالیں، تفریحی باتیں کر لیں اس طرح وہ گناہوں کے خیالات سے نجات پا جائیں گے، اس بات کا تجربہ کر کے دیکھ لیں، جیسے ہی کسی گناہ کا خیال ستائے فوراً اپنے دینی دوستوں میں پہنچ جاؤ، ہنسنا بولنا شروع کر دو، آہستہ آہستہ وہ خیال ختم ہو جائے گا اور گناہوں کے قریب نہ رہو، اللہ کے نبی نے گناہوں سے مشرق و مغرب کی دوری مانگی ہے:

﴿اللَّهُمَّ بَايِعُدْ بَيْنِي وَ بَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا بَايَعَدْتَ بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَ الْمَغْرِبِ﴾

(صحیح بخاری ج: ۱، باب ما یقرأ بعد التکبیر ص ۱۰۳)

اے اللہ! میرے اور گناہوں کے درمیان اتنی دوری کر دے جتنی مشرق اور مغرب میں ہے، لہذا اپنے گردو پیش گناہوں کے اسباب بھی مت رہنے دو، گناہ کے جتنے بھی اسباب ہیں ان سب سے دوری بہت ضروری ہے، گناہوں سے دوری ذریعہ حضوری ہے۔

## پانچ قسم کی دعا کیں رہنہیں ہوتیں

آگے حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حدیث آرہی ہے، اس حدیث کے بعد مضمون ختم ہو رہا ہے۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ پانچ قسم کی دعا کیں رہنہیں فرماتے نمبر (۱) مظلوم کی دعا، مظلوم کی دعا اللہ فوراً قبول کر لیتا ہے۔

## ظلہ کرنے سے بچنا فرض ہے

اب مظلوم کون ہے؟ اس کو بھی سمجھ لو، کبھی انسان ماں باپ سے لڑ جاتا ہے تو ماں باپ مظلوم ہو گئے، ماں باپ سے بد تیزی سے بات کر لی، ماں باپ کا دل دکھ گیا، بس ظلم ہو گیا، دل کا دکھانا، دل کو ستانا اسی کا نام ظلم ہے، اس سے ساری عبادت ناس ہو جاتی ہے۔ ایک بڑھیا رات بھر عبادت کرتی تھی اور دن بھر روزہ رکھتی تھی مگر زبان کی نہایت خراب تھی، سارا محلہ اس سے تنگ تھا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے **فِي النَّارِ يَعْوَرُتُ جَهَنَّمَ** میں جائے گی، اب وہ عورتیں بھی اپنے گریبان میں منہ ڈال کر دیکھیں جو اپنے شوہروں کو ستاتی ہیں اور وہ مرد بھی اپنے گریبان میں منہ ڈالیں جو ذرا ذرا اسی بات پر بیویوں کو ستاتے ہیں اور اس کی آہ لیتے ہیں حالانکہ وہ بیچاری نمازی بھی ہے، تلاوت بھی کرتی ہے مگر پھر بھی ستائے جا رہے ہیں، اب اگر اس کے آنسو نکل آئے تو جس قدر باپ اپنی بیٹی کی مظلومیت سے غمگین ہوتا ہے اللہ تعالیٰ کو اس سے زیادہ ناراضگی ہوتی ہے ان لوگوں سے جو اپنی بیویوں کو ستاتے ہیں۔ اسی طرح بیوی بھی شوہر کو نہ ستائے۔

ایک عورت زبان کی بہت تیز تھی، اپنے شوہر کو بہت ستایا کرتی تھی، ہر وقت لڑتی رہتی تھی اور شوہر بھی تیز مزاج کا تھا، جہاں بیوی نے زبان کی تیزی دکھائی اس نے پٹائی شروع کر دی۔ اس عورت نے سوچا کہ شوہر تو میری پٹائی کرتا ہے لیکن اسے اپنی غلطی نظر نہیں آئی کہ میں بھی زبان کی تیز ہوں، وہ فوراً ایک بزرگ کے یہاں پہنچ گئی کہ میرا شوہر میری پٹائی کرتا ہے، مجھے پانی دم کر کے دے دیں، بزرگ نے بوتل میں پانی پر دم کر کے فرمایا کہ جب تمہارا شوہر تمہاری پٹائی کے لیے ڈنڈا لے کر بڑھے تو تم یہ پانی منہ میں رکھ لینا مگر حلق سے نیچے نہ اتارنا، یہ دم کیا ہوا پانی جب تک منہ میں رہتا ہے اثر کرتا ہے، اگر حلق

سے نیچے اُتر گیا تو اس کا اثر ختم ہو جائے گا، اب جب اس کی بد تیزی پر شوہر ڈنڈا اُٹھاتا تو یہ جلدی سے منه میں پانی لے کر چپ بیٹھ جاتی، شوہر ڈانٹتا تو یہ جواب دینے کے لیے منه نہیں کھول سکتی کیونکہ منه میں پانی بھرا ہوا ہوتا، اب شوہر دیکھ رہا ہے کہ پہلے تو یہ روزانہ گستاخی کرتی تھی مگر اب دونوں گال پھلائے منه میں کچھ لیے بیٹھی رہتی ہے تو اس کو بھی رحم آگیا کہ جب یہ بد تیزی نہیں کرتی تو میں اس کو کیوں ماروں؟ وہ عورت یہ سمجھی کہ دم کیسے ہوئے پانی نے کرامت دکھائی اور اس کو مار پٹائی سے نجات مل گئی۔ ایک دن وہ ان بزرگ کے لیے گلگلے پکا کر لے گئی اور کہا کہ حضرت آپ کے دم کیسے ہوئے پانی میں بہت اثر ہے، مجھے شوہر کی پٹائی سے نجات مل گئی، وہ بزرگ ہنسے کہ اس کو پتہ ہی نہیں چلا کہ میں نے اس کی زبان کی بد تیزی کا کیسے علاج کیا۔ غرض یو یوں کو بھی چاہیے کہ اپنے شوہروں کو زیادہ سے زیادہ آرام پہنچائیں، سمجھ لو کہ یہ اپنی جنت کا انتظام ہے۔

## عورتوں کا جہاد کیا ہے؟

بعض صحابیات نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ مرد جمعہ پڑھتے ہیں ہم پر جمعہ فرض نہیں ہے، مرد جہاد کرتے ہیں ہمیں جہاد کا بھی موقع نہیں، مرد عید، بقرہ عید کی نماز پڑھتے ہیں، ہم پر واجب نہیں ہے، ہمارا کیا ہوگا؟ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تم شوہروں کی خدمت کرو یہی تمہارا جہاد ہے، یہی تمہارا جمعہ اور عید، بقر عید ہے، شوہروں کی خدمت سے تمہاری سب کمی پوری ہو جائے گی الہذا اگر میں جھاڑو لگانا، ناشتہ، چائے، کھانا پکانا یہ عبادت سمجھ کر کرو۔

بعض عورتیں اپنے شوہروں سے بد تیزی کرتی ہیں، انہیں چائے ناشتہ وقت پر نہیں دیتیں، وقت پر ان کی خدمت نہیں کرتیں جس سے شوہر کا دل

ڈکھتا ہے، شوہر بیچارا رات بھر غمگین لیٹا ہوا ہے اور یہ تہجد پڑھ رہی ہیں، بعض عورتوں کو دیکھا گیا کہ جب شوہرنے ان کو ڈانٹا اور کہا کہ اچھا بھی میں تسبیح لیتا ہوں، اللہ سے فریاد کرتا ہوں تو عورت نے بھی کھٹا کھٹ تسبیح گھمانی شروع کر دی کہ دیکھیں کس کی دعا جلد قبول ہوتی ہے۔ لیکن یاد رکھو! حدیث میں ہے کہ اگر کسی کا شوہر ناراض سو گیا تو عورت چاہے رات بھر تہجد پڑھے اس پر اللہ کی لعنت برستی رہتی ہے، جس عورت کا شوہر ناراض سو جائے وہ چاہے تلاوت یا جو بھی عبادت کرے اللہ کی لعنت اس پر برستی رہتی ہے، حوریں اس کو لعنت کرتی ہیں کہ ظالم! یہ کچھ دن کے بعد میرے پاس آنے والا ہے، چند دن کے لیے تیرے پاس امانت ہے، تو کیوں اسے ستارہ ہی ہے۔ پس اگر کسی نے اپنے شوہر کا دل ڈکھایا تو وہ شوہر بھی مظلوم ہے اور مظلوم کی بددعا سے بچنا چاہیے۔ مشکوٰۃ شریف کی حدیث ہے اور حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ راوی ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ مظلوم کی بددعا سے بچنا چاہیے کیونکہ وہ فوراً قبول ہو جاتی ہے۔ اللہ اکسی پر ظلم نہ کرو۔

بخاری شریف کی حدیث ہے کہ ایک بدکار عورت نے دیکھا کہ ایک کتا پیاس سے مر رہا تھا، قریب ہی ایک کنوں تھا مگر اس میں رسی یا ڈول نہیں تھا: ﴿فَنَزَعَتْ خُفَّهَا فَأَوْثَقَتْهُ بِخِمَارِهَا فَنَزَعَتْ لَهُ مِنَ الْمَاءِ فَغُفرَلَهَا بِذِلِّكَ﴾ (صحیح بخاری ج: ا کتاب بدء الخلق باب اذا وقع الذباب في الشراب)

اس عورت نے اپنا موزہ نکالا پھر اسے اپنے دو پٹے سے باندھ کر کنوں میں ڈالا اور اس میں پانی بھر کر کتے کو پلا یا جس سے وہ زندہ ہو گیا۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں اس عمل سے اُس بدکار عورت کی مغفرت ہو گئی، دیکھو! ایک کتے کو خوش کرنے پر، اللہ کی مخلوق کے ساتھ اچھے اخلاق پر اس کی مغفرت ہو گئی، آج ہمارا اپنے مسلمان بھائیوں سے کیا معاملہ ہے؟ کتے کو پانی پلانے سے تو وہ

بدکار عورت جنتی ہو گئی اور ہم اپنی بیویوں کو ستار ہے ہیں، بیویاں شوہروں کو ستارہ ہیں، مسلمان بھائی دوسرے بھائی سے لڑ رہا ہے، کیا حال ہے ہمارا؟ اس کا خاص خیال رکھو کہ کسی پر بھی ظلم نہ کرو، میں اپنے دوستوں سے بار بار کہتا ہوں کہ نہ شوہر عورت پر ظلم کرے، نہ عورت اپنے شوہر پر ظلم کرے حتیٰ کہ چیونیوں پر بھی ظلم نہ کرو، دیکھ کر چلو کہ کوئی چیونی میرے پیر کے نیچے تو نہیں آ رہی ہے، جان بوجھ کر کسی چیونی پر پاؤں نہ رکھو۔ شیخ سعدی شیرازی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جب انسان کسی چیونی پر پیر رکھتا ہے تو اس کا وہی حال ہوتا ہے جو ہاتھی کے پیر رکھنے سے انسان کا ہوتا ہے۔ تو میں عرض کر رہا تھا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ پانچ قسم کی دعائیں رہنہیں فرماتے، ایک مظلوم کی دعا رہنہیں فرماتے، دوسرے حاجی کی دعا رہنہیں ہوتی جب تک کہ وہ گھر واپس نہیں آ جاتا۔

### فرض حج نہ کرنے پر وعید

یہاں یہ بات بتانا ضروری ہے کہ بعض لوگوں پر حج فرض ہوتا ہے لیکن وہ اسے ادا کرنے میں لا پرواہی کرتے ہیں بعض مال کی محبت سے اور بعض دوسری وجہ سے۔ تو خوب سمجھ لیجیے کہ جس پر حج فرض ہے اور وہ بغیر کسی عذر اور مجبوری کے حج میں تا خیر کرتا ہے تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بد دعا فرماتے ہیں کہ یہ چاہے یہودی ہو کر مرمے یا نصرانی ہو کر مرمے۔ کتنی سخت وعید ہے لہذا جس پر حج فرض ہو چکا ہے اسے جلدی کرنی چاہیے۔

تیسرے نمبر پر مجاہد کی دعا رہنہیں ہوتی، جب تک وہ جہاد سے واپس نہیں آ جاتا اس کی دعا قبول ہوتی ہے، نمبر ۳۔ مریض کی دعا رہنہیں ہوتی، ڈاکٹروں کو مریضوں کی دعا لینے کا زیادہ موقع ملتا ہے لہذا جب وہ مریض دیکھنے جائیں تو مریض سے اپنے لیے دعا کرائیں اور اس سے کہیں کہ اللہ تعالیٰ تم کو شفایا

دے اور سات مرتبہ یہ دعا پڑھیں:

﴿أَسْأَلُ اللَّهَ الْعَظِيمَ رَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ أَنْ يَسْفِيَكَ﴾

(سنن ابی داؤد ج: ۲، باب الدعاء للمریض عند العيادة ص ۸۶)

اس کا مطلب ہے کہ میں سوال کرتا ہوں اللہ عظیم سے، عرش عظیم کے رب سے کہ وہ تم کو شفادے، حدیث میں آتا ہے کہ مریض کے پاس اس کو پڑھ لیا جائے تو اگر اس کی زندگی مقدر ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو بہت جلد شفادے دیتے ہیں۔

میرے بیٹے مولانا مظہر میاں کو بخار تھا، مولانا ابرا الحنف صاحب ڈھاکہ میں تھے اور اختر بھی وہیں تھا، حضرت سے میں نے عرض کیا کہ حضرت میرے بیٹے کو بخار ہو رہا ہے، حضرت نے فرمایا کہ ٹیلی فون ملاؤ، ڈھاکہ سے کراچی ٹیلی فون ملایا گیا اور حضرت نے ٹیلی فون پر یہ دعا پڑھی، جب میں واپس کراچی آیا تو مظہر میاں نے کہا کہ دعا پڑھتے ہی بخار بھاگنے لگا، ڈاکٹروں کو خاص طور سے یہ دعا نوٹ کر لینی چاہیے اور مریض سے کہنا چاہیے کہ تم بھی ہمارے لیے دعا کرو کیونکہ مریض کی دعا قبول ہوتی ہے جب تک کہ وہ شفانہ پائے، مریض کی دعا پر فرشتے آمیں کہتے ہیں لہذا مریض سے دعا کی درخواست کرنی چاہیے، اور نمبر پانچ یہ کہ اللہ تعالیٰ بھائی کی دعا بھائی کے لیے رہنہیں فرماتے جبکہ وہ اس کے لیے غائبانہ دعا کرے، اس لیے ہمارے بزرگوں کا دستور ہے کہ سب سے کہتے ہیں کہ بھائی ہمارے لیے دعا کرنا کیونکہ غائبانہ دعا جلد قبول ہوتی ہے۔

**کون سی دعا جلد قبول ہوتی ہے؟**

اب دعا کی ان پانچوں قسموں میں کس دعا کی رفتار زیادہ تیز ہے، دعا کی پانچ ٹرینوں کا جو تذکرہ ہوا، ان میں کون سی ٹرین منزل پر جلد پہنچتی ہے؟ اس کا فیصلہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرمार ہے ہیں:

﴿إِنَّ أَسْرَعَ الدُّعَاءِ إِجَابَةً دَعْوَةُ غَائِبٍ لِغَائِبٍ﴾

(ابو داؤد، کتاب الصلوٰۃ)

بھائی کی دعا جو بھائی کے لیے غائبانہ کی جائے وہ سب سے زیادہ جلد قبول ہوتی ہے یعنی اس کا مسلمان بھائی اس کے پاس موجود نہیں ہے پھر بھی اس کے لیے دعا کر رہا ہے تو ایسی دعا فوراً قبول ہوتی ہے، یہی وجہ ہے کہ جب کوئی اللہ والوں کے پاس کثرت سے آنا جانا رکھتا ہے تو اللہ والے اس کے لیے اپنی دعا کی رفتار اور زیادہ تیز کر دیتے ہیں کیونکہ اسے بار بار دیکھنے سے اس کی یاد اور زیادہ آتی ہے، لہذا اللہ والوں سے بھی دعا کے لیے کہتا رہے اور دوسرے لوگوں سے بھی دعا کرتا رہے، بڑے بھی اپنے چھوٹوں سے دعا کے لیے کہتے ہوئے نہ شرمائیں، اُستاد شاگرد سے، شیخ مرید سے اور باپ بیٹی سے دعا کرائے، اپنے چھوٹوں سے دعا کرانا بھی سنت ہے۔

حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ عمرہ کرنے جا رہے تھے، انہوں نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ مجھے اجازت دیجیے کہ میں عمرہ کراؤں، آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:

﴿أَئُ أُخَيٌّ أَشْرِكْنَا فِي دَعَائِكَ وَ لَا تَنْسَنَا﴾

(سنن ترمذی، ج: ۲ ابواب الدعوات)

اے میرے بھائی! مجھے اپنی دعاوں میں شرکیک رکھنا، بھولنا نہیں، تو بتاؤ سید الانبیاء صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے دعا کے لیے فرم رہے ہیں لہذا اپنے چھوٹوں سے بھی دعا کراؤ، سب سے جلد دعا اس کی قبول ہوتی ہے جو اپنے مسلمان بھائی کے لیے غائبانہ کرے۔

## جمعہ کی سات سنتیں

اب جمعہ کی سات سنتیں سن لیجیے، جوان پر عمل کرے گا تو مسجد تک

پہنچنے میں جتنے قدم اٹھائے گا، ہر قدم پر ایک سال کی نفل نمازوں کا اور ایک سال کے نفل روزوں کا ثواب ملے گا مثلاً اگر کسی کی مسجد پچاس قدم کے فاصلہ پر ہے تو پچاس سال کی نفل نمازوں کا اور پچاس سال کے نفل روزوں کا ثواب ملے گا اور ان سات باتوں پر عمل کرنا بہت آسان ہے۔ یہ حدیث صحابہ کی چار کتابوں ابن ماجہ، ترمذی شریف، نسائی شریف اور ابو داؤد شریف میں منقول ہے۔ اب

وہ سات اعمال سن لیجیے:

- (۱) غسل کرنا
- (۲) اپچھے کپڑے پہننا
- (۳) مسجد جلد جانے کی فکر کرنا
- (۴) مسجد پیدل جانا
- (۵) امام کے قریب بیٹھنے کی کوشش کرنا
- (۶) خطبہ کو غور سے سننا
- (۷) کوئی فضول اور لغور کرنے کرنا

بعض لوگ مسجد آتے ہیں تو باتیں شروع کر دیتے ہیں، مسجد بات کرنے کی جگہ نہیں ہے، اپنی عبادت میں لگ جائیے۔ جمعہ کی یہ سات سنتیں ہیں، ان کے علاوہ جمعہ کے دن عطر اور سرمہ لگانا بھی سنت ہے اور محدثین نے عطر لگانے کا جو طریقہ بتایا وہ بھی سمجھ لیجیے، شیخ عبدالحق محدث رحمۃ اللہ علیہ جن کے والد نے ان کو نصیحت کی تھی کہ پسرم ملائے خشک و ناہموار نباشی اے میرے بیٹے! خشک اور ناہموار ملانہ بننا، بے تربیت نہ رہنا، کسی اللہ والے مرتبی سے تعلق جوڑنا، تو شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ عطر دائیں، بائیں دونوں طرف لگاؤ، تاکہ داہنے اور بائیں دونوں طرف کے مسلمان محفوظ ہوں، مسلمان کو خوش کرنا بھی عبادت ہے، ثواب ہے اور پھر دونوں طرف کے فرشتے

بھی خوش ہوں گے الہذا دونوں طرف عطر لگائیں۔ حدیث شریف میں جمعہ کے دن درود شریف کی کثرت کی بھی فضیلت آئی ہے، الہذا اس دن عام دنوں سے زیادہ درود شریف پڑھیں، اور ایک فضیلت غیر اختیاری ہے اور وہ جمعہ کے دن کی موت ہے، جس کو جمعہ کے دن موت آئے گی چاہے دن میں یارات میں تو قیامت تک اس کو عذاب قبر سے نجات مل جائے گی کو بعض محدثین نے لکھا ہے کہ صرف جمعہ ہی کے دن عذاب نہ ہوگا، لیکن ملا علی قاری محدث عظیم فرماتے ہیں کہ حدیث مطلق ہے، اس میں صرف جمعہ کے دن عذاب نہ ہونے کی قید نہیں ہے، الہذا نظرًا إلى فضل المولى مولیٰ کے فضل پر نظر رکھتے ہوئے حدیث کو مطلق رکھنے کی تاویل اولیٰ ہے یعنی جس کو جمعہ کے دن موت آئے گی اسے قیامت تک کے لیے قبر کے عذاب سے نجات مل جائے گی، لیکن یہ غیر اختیاری نعمت کیسے حاصل ہوگی؟ کیا جمعہ کے دن پھندا لگانے سے؟ نہیں! خود کشی تو حرام ہے الہذا بس اللہ تعالیٰ سے مانگے جیسے حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے مانگا تھا:

﴿اللَّهُمَّ ارْزُقْنِي شَهَادَةً فِي سَبِيلِكَ وَاجْعَلْ مَوْتِي فِي بَلَدِ رَسُولِكَ﴾  
اے اللہ! اپنی راہ میں میری شہادت مقدر کر دے اور میری موت اپنے نبی کے شہر میں مقدر فرم۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ زندگی بھر یہ دعا مانگتے رہے، ان کی یہ دونوں دعائیں قبول ہو گئیں، شہید بھی ہوئے اور اللہ کے نبی کے شہر میں آپ کے بالکل پاس روضہ مبارک میں دفن ہوئے۔

جمعہ کے دن بعض وقت قبولیت کی گھٹری ہوتی ہے، دونوں خطبوں کے درمیان میں بھی دعا قبول ہوتی ہے مگر شرط یہ ہے زبان سے دعا نہ مانگیں دل میں مانگیں۔ فقہاء کرام کا قول ہے اِذَا خَرَجَ الْإِمَامُ فَلَاَ صَلَاةَ وَ لَاَ كَلامَ جب امام خطبہ کے لیے منبر کی طرف چل پڑے تو پھر نہ بات کرنا جائز ہے نہ سنت یا نفل وغیرہ پڑھنا جائز ہے۔ اگر کوئی سنتیں شروع کر چکا ہے تو دور کعت پر سلام

پھیر دے، اگر چار پوری کرے گا تو شریعت کے خلاف کام کرنے کی وجہ سے چاروں رکعات کا ذہرانا واجب ہے، دوسری بات یہ کہ جب امام خطبہ کی حالت میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا نام مبارک پڑھے تو اس وقت بھی کسی کے لیے بلند آواز سے درود شریف پڑھنا جائز نہیں ہے، دل میں پڑھ سکتا ہے۔ بعض لوگ مسجد میں خطبہ کے وقت بلند آواز سے درود شریف پڑھنا شروع کر دیتے ہیں، یہ جائز نہیں ہے، ناجائز کام کرنا حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نافرمانی ہے، جن پر درود بھیج رہے ہو ان کی نافرمانی کر کے ان کو ناراض کر رہے ہو البتہ خطبہ کے وقت دل میں درود شریف پڑھ سکتے ہیں مگر زبان نہ ہلے۔ بعض لوگ پہلے خطبہ کے دوران ہاتھ باندھ کر بیٹھتے ہیں اور دوسرے خطبہ میں رانوں پر ہاتھ رکھ لیتے ہیں، اس کا بھی کہیں ثبوت نہیں ہے، علماء محققین فرماتے ہیں کہ التحیات کی طرح بیٹھنا مستحب ہے، لیکن مستحب ہے ضروری نہیں ہے، اگر کسی کے گھنٹوں میں درد ہے تو جس طرح چاہے بیٹھے، لیکن اگر بہت زیادہ اعلیٰ مقام حاصل کرنا ہے تو مستحب یہی ہے کہ التحیات کی طرح بیٹھے اور دونوں ہاتھ رانوں پر ہوں۔

اب دعا کیجیے کہ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اپنا مقبول اور محبوب بنادیں، اپنی محبت عطا فرمادیں، یا اللہ! ہماری زندگی اپنی دوستوں کی زندگی سے آشنا کر دیں، یا اللہ! ہمارے دلوں کی خبائیں، گندگیاں دور فرمائ کر ہمارے سینوں میں اللہ والا دل داخل فرمادیں، ہمیں اپنا درِ محبت عطا کر دیں، ہمارے گھروں میں جو پریشانیاں ہیں سب کو دور فرمادیں، جتنی نافرمانیاں ہیں سب دور فرمادیں، یا اللہ! ہماری ظاہری اور باطنی دونوں زندگیوں کو اللہ والی زندگی سے تبدیل فرمادیں، اس مجلس کو قبول فرمائیں، ہماری ماں، بہن، بیٹیاں جو آئی ہوئی ہیں اور یا اللہ! ہمارے دوست احباب جو جمع ہیں، کسی کو محروم نہ فرمائیے، ہم سب کو اپنے اولیاء صدیقین میں شامل فرمائیجیے، اپنے دست کرم سے ہمیں جذب کر کے اپنا بنا لیجیے۔

دست کبشا جانب زبیل ما  
آفرین بر دست و بر بازوئے تو

اے اللہ! ہمیں جسمانی اور روحانی دونوں صحت عطا فرمائیے، ہماری دنیا بھی  
بنا دیجیے اور آخرت بھی بنادیجیے، جنہیں جو دکھ اور غم ہیں یا اللہ ہمیں نہیں معلوم  
لیکن آپ سب کے دکھ درد کو غم، پریشانیوں کو اور روحانی جسمانی تکلیفوں کو  
جانتے ہیں آپ اپنی رحمت سے ہم سب کی جسمانی، روحانی، ظاہری اور باطنی  
تمام بیماریاں دور فرمادیجیے، آمین۔

وَإِنَّحِرْ دُعَوَانَا أَنَّ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ  
رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ  
وَصَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ  
مُحَمَّدٌ وَّآلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ  
بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ



باب رحمت پر ترے اے شاہ جہاں  
دے رہا ہوں دستک آہ و فغاں  
جان مُبجوراں کو از راہ نہاں  
جذب کر لے اے مرے جذاب جاں  
(عارف باللہ حضرت مولانا شاہ حکیم محمد اختر صاحب دامت برکاتہم)